HUKAGI

Jurnal: Hukum Keluarga Islam

Volume: 1 No. 2, November 2025

Sekolah Tinggi Imu Syariah As Salafiyah Sumber Duko
Pamekasan

e-ISSN: 000000000
httns://iurnal_stisanamekasan.ac.id/index. thn/HUKAGIT

Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Pengembangan Hukum Islam Kontemporer

Achmad Hasan Alfarisi

(Institut Darul ulum banyuanyar, email: ahimadalfarisi136@gamil.com )

Khoirul Anam

(Institut Agama Islam Miftahul ulum email: khoiruqudsil2@gmail.com)

| Submitted: November | Reviewed: Oktober | Accepted: November
Article Info Abstract
Kata Kunci: This article discusses the paradigm of the philosophy
Filsafat ilmu,hukum of science in the development of contemporary
Islam,magasid Al Islamic law. The shift in the scientific paradigm

syari’ah,paradigma,

epistemologi.

DOI:

from positivist to interpretive and critical has had a
significant impact on the methodology of ijtihad and
the development of Islamic law. Islamic law is no
longer understood merely as a static normative
system, but rather as a dynamic system that
accommodates humanitarian values, social justice,
and the changing times. The magqasid al-shari'ah
approach provides a new epistemological framework
that integrates revelation, reason, and social reality.
Using a descriptive-analytical approach, this paper
concludes that the paradigm of the philosophy of
science provides a methodological foundation for the
reformulation of Islamic law so that it remains
relevant to the demands of modern society without
losing its transcendent values.
Abstrak

Artikel ini membahas paradigma filsafat ilmu
dalam  pengembangan  hukum  Islam
kontemporer. Pergeseran paradigma ilmu dari
positivistik menuju interpretatif dan kritis
berdampak signifikan terhadap metodologi
ijtihad dan pengembangan hukum Islam.
Hukum Islam tidak lagi dipahami sekadar
sebagai sistem normatif yang statis, melainkan
sebagai sistem dinamis yang menampung nilai-
nilai kemanusiaan, keadilan sosial, dan
perubahan zaman. Pendekatan magqasid al-
syari’ah menjadi kerangka epistemologis baru
yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan
realitas  sosial. ~Dengan  menggunakan
pendekatan deskriptif-analitis, tulisan ini
menyimpulkan bahwa paradigma filsafat ilmu
memberikan landasan metodologis  bagi

143


mailto:ahmadalfarisi136@gamil.com
mailto:khoiruqudsi12@gmail.com

Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

reformulasi hukum Islam agar tetap relevan
dengan tuntutan masyarakat modern tanpa
kehilangan nilai-nilai transendennya.

PENDAHULUAN

Filsafat ilmu merupakan refleksi mendalam tentang hakikat, struktur, dan
metodologi ilmu pengetahuan. Dalam konteks hukum Islam, filsafat ilmu berperan
penting untuk meninjau kembali dasar-dasar epistemologis, ontologis, dan
aksiologis dari sistem hukum yang bersumber pada wahyu tetapi berkembang
melalui ijtihad manusia. Seiring perubahan sosial dan kemajuan ilmu pengetahuan,
hukum Islam menghadapi tantangan baru seperti globalisasi, hak asasi manusia,

demokrasi, pluralitas, hingga teknologi modern. 1

Karena itu, pengembangan hukum Islam menuntut pembaruan paradigma
berpikir agar tetap responsif terhadap realitas kontemporer tanpa kehilangan

landasan ilahinya. Allah berfirman
A Nz_- 4/‘Y, 2T Kt ORI RN A T AT
Oai B 155 Oap b e o ) e ) sl e el g

Dan Kami tidak menurunkan kepadamu Al-Kitab (Al-Qur’an) ini, melainkan agar
kamu dapat menjelaskan kepada mereka apa yang mereka perselisihkan, dan menjadi petunjuk

serta rahmat bagi kaum yang beriman.'(QS. An-Nabhl [16]: 64):

Ayat ini menegaskan bahwa wahyu bersifat dinamis dan solutif, menjadi
dasar pengembangan hukum sesuai kebutuhan manusia di setiap masa.
Perkembangan hukum Islam tidak pernah terlepas dari dinamika sosial dan
perubahan paradigma ilmu. Sepanjang sejarah, hukum Islam (figh) telah mengalami
berbagai fase pembentukan: mulai dari periode sahabat dan tabi‘in yang bersifat
empirik dan adaptif, hingga masa kodifikasi mazhab-mazhab figh yang cenderung
sistematis dan tekstual. Namun, sejak abad modern, umat Islam menghadapi realitas
sosial yang sangat kompleks: modernisasi, globalisasi, demokrasi, pluralitas agama,
hak asasi manusia, hingga perkembangan teknologi informasi dan bioteknologi.
Kondisi ini menuntut rekonstruksi metodologis dalam pengembangan hukum

Islam agar mampu memberikan jawaban yang kontekstual, adil, dan solutif.

1 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of
Chicago Press, 1970), hlm. 10-12.
144



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

Pada titik inilah, paradigma filsafat ilmu menjadi sangat penting. Paradigma
dalam arti Kuhnian adalah kerangka berpikir yang mengarahkan cara pandang
terhadap realitas dan menentukan metode pencapaian pengetahuan. Dalam bidang
hukum Islam, paradigma filsafat ilmu menjadi dasar untuk menentukan bagaimana
teks wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dipahami, bagaimana akal digunakan, dan
bagaimana realitas sosial direspons. Tanpa landasan paradigma yang kuat, hukum
Islam berisiko terjebak dalam dua ekstrem: pertama, tekstualisme kaku yang
menolak perubahan sosial; kedua, liberalisme tanpa batas yang melepas diri dari
otoritas wahyu. Secara historis, dominasi paradigma positivistik dalam ilmu hukum
modern yang menekankan kepastian, formalisme, dan logika deduktif turut
mempengaruhi cara sebagian umat Islam memahami figh. Pendekatan ini melihat
hukum Islam semata-mata sebagai sistem normatif yang lengkap dan tidak
memerlukan penyesuaian. Pandangan ini menghasilkan stagnasi pemikiran hukum

dan menjauhkan Islam dari dinamika kehidupan modern.

Dalam tradisi pemikiran Islam sendiri, terdapat akar-akar epistemologis yang
selaras dengan konsep paradigma dalam filsafat ilmu modern. Aliran Usdal al-Figh,
misalnya, telah membangun dasar-dasar metodologis bagi penggalian hukum yang
bersifat ilmiah dan sistematik. Para ulama klasik seperti Imam al-Syafi‘i, al-Ghazali,
dan al-Syatibi telah menegaskan pentingnya peran akal dan magasid (tujuan hukum)
dalam memahami nash. Namun, upaya mereka sering terhenti karena keterbatasan

konteks sosial saat itu.2

Dalam era modern, pemikir seperti Fazlur Rahman dengan teori “gerakan
ganda” (double movement), Jasser Auda dengan systems approach to maqasid, dan
Abdullahi an-Na'im dengan gagasan “Islamic reformulation of human rights”
menunjukkan bahwa paradigma hukum Islam harus dibangun atas dasar
epistemologi terbuka yaitu sistem pengetahuan yang mendialogkan wahyu, akal,
dan realitas sosial secara seimbang. Dengan kata lain, pengembangan hukum Islam
kontemporer tidak bisa dilepaskan dari pergeseran paradigma filsafat ilmu: dari
paradigma positivistik yang menekankan kepastian dan formalitas, menuju
paradigma interpretatif yang menekankan pemahaman makna dan konteks, hingga

paradigma kritis yang berorientasi pada keadilan sosial dan pembebasan manusia.

2 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago: University of Chicago Press, 1982), hlm. 6-7.
145



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

Ketiga paradigma tersebut membentuk spektrum pemikiran yang memberikan
landasan metodologis bagi hukum Islam untuk terus berkembang. Paradigma
positivistik memiliki kontribusi dalam menjaga kepastian hukum dan sistematisasi
figh, namun kelemahannya terletak pada ketidakmampuannya menyesuaikan diri
dengan dinamika sosial. Paradigma interpretatif (hermeneutik) membawa hukum
Islam pada pendekatan maqgasid dan ijtihad kontekstual yang lebih terbuka terhadap
perubahan, sedangkan paradigma kritis berupaya menjadikan hukum Islam sebagai

instrumen emansipasi dan keadilan sosial, sesuai dengan spirit Al-Qur’an.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode [library
research yang memanfaatkan bahan-bahan kepustakaan sebagai sumber data. Metode
pengumpulan data dilakukan dengan mengumpulkan sumber primer diambil dari al-
Qur'an, dan sumber sekunder diambil dari beberapa artikel ilmiah yang telah
diterbitkan di jurnal-jurnal yang membahas tentang etika komunikasi, Dalam konteks
hukum Islam kontemporer, penelitian tidak lagi cukup hanya menggunakan
pendekatan normatif-deduktif yang bertumpu pada teks dan dalil hukum semata.
Dibutuhkan pendekatan epistemologis dan filosofis yang mampu menjelaskan
bagaimana hukum Islam dipahami, dikembangkan, dan diimplementasikan dalam

konteks sosial modern.
PEMBAHASAN

Paradigma Filsafat Ilmu
1. Hakikat Paradigma dalam Filsafat [Imu
Thomas S. Kuhn memperkenalkan istilah 'paradigma' sebagai kerangka
berpikir ilmiah yang mengarahkan cara pandang terhadap realitas dan
metode pemecahan masalah ilmiah. Dalam konteks hukum Islam, paradigma
filsafat ilmu membantu menentukan bagaimana hukum dipahami, dikaji, dan
diterapkan. Paradigma berfungsi sebagai kerangka acuan (framework) dalam
memahami realitas, menentukan metode ilmiah, dan menilai kebenaran
pengetahuan. Pergeseran paradigma (paradigm shift) terjadi ketika teori
lama tidak lagi mampu menjelaskan fenomena baru, sehingga ilmu

pengetahuan mengalami revolusi.

146



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

Dalam konteks hukum Islam, paradigma berperan sebagai kerangka

epistemologis yang mengarahkan cara berpikir dalam memahami nash (teks

wahyu), realitas sosial, dan tujuan hukum. Paradigma menentukan:

Bagaimana hukum Islam ditafsirkan (tekstual atau kontekstual),Bagaimana

ijtihad dilakukan (normatif atau rasional), Dan bagaimana hukum

berinteraksi dengan masyarakat modern.

2. Paradigma dalam Pandangan Filsuf Ilmu Modern

a.  Karl R. Popper: Falsifikasi dan Rasionalitas Kritis
Popper menolak empirisme-positivistik yang mengandalkan verifikasi.
Ia menggantinya dengan prinsip falsifikasi, yaitu teori dianggap ilmiah
jika bisa diuji dan berpotensi disalahkan (refutable). Dalam konteks
hukum Islam, prinsip Popper ini relevan dengan konsep ijtihad terbuka
bahwa penafsiran hukum selalu terbuka untuk dikritik dan diperbarui
sesuai konteks zaman.

b.  Imre Lakatos: Program Penelitian Ilmiah
Lakatos menambahkan bahwa ilmu berkembang melalui program
riset” yang memiliki inti teori (hard core) dan lingkar pelindung
(protective belt) dari hipotesis yang bisa berubah. Dalam hukum Islam,
konsep ini mirip dengan gagasan bahwa syariat (wahyu) adalah inti
yang tetap, sementara figh (pemahaman manusia) adalah wilayah
dinamis yang bisa berubah sesuai realitas.?

c.  Jurgen Habermas: Paradigma Kritis dan Emansipasi
Habermas memperkenalkan ilmu sebagai praksis emansipatoris”, yaitu
ilmu yang tidak hanya menjelaskan dunia, tetapi juga membebaskan
manusia dari dominasi dan ketidakadilan. Paradigma ini sangat relevan
dengan hukum Islam, karena Islam sejak awal membawa misi keadilan
(‘adl) dan pembebasan (tahrir). Maka, hukum Islam yang terikat
paradigma kritis tidak sekadar menegakkan aturan, tetapi juga
memperjuangkan keadilan sosial.

d. Muhammad Abid al-Jabiri: Epistemologi Islam
Dalam konteks Islam, al-Jabiri (filsuf Maroko) menyusun tipologi

epistemologi Islam yang terdiri dari:

3 Abdullahi Ahmed an-Na‘im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human
Rights, and International Law (Syracuse: Syracuse University Press, 1990), hlm. 42-44.
147



Paradigma Filsafat IImu

Volume 1 No. 2, November 2025

Achmad Hasan Alfarisi
ISSN: 0000000000

1) Bayani- berbasis teks dan otoritas wahyu (nash).

2) Burhani berbasis rasionalitas dan logika filsafat.

3) Irfani berbasis intuisi dan spiritualitas batin.

Paradigma filsafat ilmu yang ideal bagi hukum Islam kontemporer

menurut al-Jabiri adalah paradigma integratif, yang menggabungkan

ketiganya secara seimbang tidak tekstual murni, tidak rasional sekuler,

dan tidak mistik ekstrem.

3. Klasifikasi Paradigma Ilmu dan Relevansinya terhadap Hukum Islam

Berdasarkan sejarah perkembangan filsafat ilmu, para ilmuwan membagi

paradigma menjadi tiga arus besar yang berpengaruh terhadap

pengembangan ilmu hukum Islam:

Paradigma Karakter Ilmiah Konsekuensi terhadap
Hukum Islam
Positivistik Empiris, deduktif, Munculnya figh tekstual-
menuntut kepastian formalistik; fokus pada
hukum nash dan giyas
Interpretatif Kontekstual, Munculnya magqasid al-
(Hermeneutik menekankan makna dan | syarT'ah, figh sosial, dan
tujuan ijtihad kontekstual
Kritis Reflektif, etis, Munculnya figh
(Emansipatoris) membebaskan dari progresif, Islam
ketimpangan humanis, dan
pembaruan hukum
sosial

4. Pergeseran Paradigma dalam Studi Hukum Islam

Perjalanan pemikiran hukum Islam menunjukkan adanya shifting
paradigm dari pendekatan figh klasik menuju pendekatan yang lebih ilmiah

dan kontekstual.

a. Paradigma Klasik (Bayani-Positivistik)

1) Fokus pada teks, hukum sebagai norma tetap.

2) Dominan dalam karya fugaha” abad pertengahan (Imam Syafi‘i, Malik,

Hanbali, dlI).

148




Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

3) Lemah dalam menjawab problem modernitas (HAM, gender, sains,
pluralisme).

b. Paradigma Modern (Burhani-Interpretatif)

1) Dipelopori oleh Fazlur Rahman, Yusuf al-Qaradawi, dan Jasser Auda.
2) Mendasarkan hukum pada magqasid (tujuan moral dan sosial).
3) Menyelaraskan hukum dengan realitas empiris masyarakat.4

c. Paradigma Kontemporer (Kritis-Integratif)

Dikembangkan oleh tokoh-tokoh Islam progresif seperti Abdullahi an-
Na'im dan Amina Wadud. Hukum Islam dilihat sebagai sistem
emansipatoris dan partisipatif. Menekankan keadilan substantif dan hak-
hak universal.

Epistemologi hukum Islam klasik berlandaskan pada teks (bayani)
dan rasio analogi (qiyas). Namun, paradigma filsafat ilmu mendorong
integrasi metode bayani, burhani (rasional-empiris), dan ‘irfani (intuisi
dan nilai spiritual). Pendekatan integratif ini memungkinkan hukum Islam

lebih terbuka terhadap sains, ilmu sosial, dan dinamika masyarakat global.
Paradigma Positivistik

Paradigma ini menekankan rasionalitas, objektivitas, dan hukum sebab-
akibat. Dalam konteks hukum Islam, pendekatan ini tampak dalam figh klasik yang
bersifat tekstual-normatif. Namun, pendekatan ini sering mengabaikan konteks

sosial dan dinamika nilai-nilai kemanusiaan. Allah berfirman

£ < - - ' _ - .z 2 o)
s8] Wse 3k o5V o5tz e s ol 5 55 aaloy by dj,JT’r{g{i BIPCHRYY
Ohiag 238 oY
Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya, Dia memperlihatkan kilat kepadamu
untuk (menimbulkan) ketakutan dan harapan, dan Dia menurunkan air (hujan) dari langit,

lalu dengan air itu dihidupkannya bumi setelah mati (kering). Sungguh, pada yang demikian
itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi kaum yang mengerti. (QS. Ar-Ram [30]: 24).

4 M. Abid al-Jabiri, Bunyah al-"Aqgl al-Arabi (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-
‘Arabiyyah, 1990), hlm. 67.
149



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

Paradigma positivistic berakar dari tradisi filsafat Barat modern yang
berkembang sejak abad ke-19. Istilah positivisme pertama kali dipopulerkan oleh
Auguste Comte (1798-1857), seorang filsuf Prancis yang dikenal sebagai “Bapak
Sosiologi”. Comte berpendapat bahwa ilmu pengetahuan sejati adalah pengetahuan
yang berdasarkan fakta empiris, dapat diverifikasi secara logis, dan bebas dari nilai-

nilai subjektif atau metafisis.>

Dalam kerangka ini, ilmu dianggap sahih apabila berlandaskan pada
observasi, eksperimen, dan pengukuran. Segala bentuk pengetahuan yang tidak
dapat diuji secara empiris dianggap tidak ilmiah. mengembangkan Hukum Tiga
Tahap (Law of Three Stages) yang menggambarkan perkembangan pemikiran

manusia:

1. Tahap teologis, ketika manusia menjelaskan dunia melalui kepercayaan pada
kekuatan adikodrati;

2. Tahap metafisis, ketika penjelasan dilakukan dengan konsep-konsep abstrak;
dan

3. Tahap positif (ilmiah), ketika manusia mulai menjelaskan fenomena dengan

hukum-hukum alam yang terukur dan rasional.6

Dengan demikian, paradigma positivistik menegaskan bahwa ilmu harus
bersifat objektif, bebas nilai, dan berbasis data empiris. Dalam perkembangan
selanjutnya, pemikiran ini diadopsi oleh aliran Neo-Positivisme atau Positivisme
Logis, terutama oleh Lingkaran Wina (Vienna Circle), yang menegaskan bahwa
kebenaran ilmiah hanya dapat diperoleh melalui analisis logika bahasa dan

verifikasi empiris.”

Paradigma Interpretatif (Hermeneutik-Kontekstual).

Paradigma interpretative lahir sebagai reaksi terhadap positivisme yang
terlalu menekankan objektivitas, netralitas, dan verifikasi empiris. Dalam pandangan
para filsuf sosial seperti Wilhelm Dilthey (1833-1911) dan Max Weber (1864-1920),

realitas sosial tidak dapat dipahami dengan cara yang sama seperti memahami gejala

5 Auguste Comte, The Positive Philosophy of Auguste Comte, terj. Harriet Martineau
(New York: Calvin Blanchard, 1858), hlm. 3-5.
6 Ibid., him. 10-12.
7 A.]. Ayer, Language, Truth and Logic (London: Penguin Books, 1936), hlm. 8-9.
150



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

alam, karena realitas sosial terbentuk oleh makna, niat, dan kesadaran manusia.8
Dilthey membedakan antara dua jenis ilmu: Naturwis senschaften (ilmu alam) yang
menjelaskan (erkldren) fenomena melalui sebab-akibat, dan Geisteswissenschaften

(ilmu kemanusiaan) yang memahami (verstehen) makna di balik tindakan manusia.

Pandangan ini kemudian menjadi dasar dari paradigma interpretatif, yang
berfokus pada pemahaman makna dan konteks di balik teks, simbol, atau perilaku
sosial. Filsafat interpretatif berkembang pesat melalui hermeneutika, terutama
melalui pemikiran Hans-Georg Gadamer dalam karyanya Truth and Method (1960).
Gadamer menegaskan bahwa memahami teks bukan hanya soal menafsirkan kata,
tetapi juga memasuki “lingkaran hermeneutik”, yakni proses dialog antara penafsir
(subjek) dan teks (objek) yang selalu dipengaruhi oleh konteks sejarah dan

prapemahaman (pre-understanding).

Paradigma interpretatif ini kemudian diadopsi dalam ilmu-ilmu sosial,
teologi, dan hukum, termasuk dalam studi hukum Islam Di sinilah hermeneutika
menjadi jembatan antara teks wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan realitas sosial
yang terus berubah. Dalam konteks hukum Islam, paradigma interpretatif muncul
sebagai jawaban terhadap stagnasi figh klasik yang cenderung tekstual dan
legalistik. Hukum Islam dalam paradigma ini dipandang sebagai produk interpretasi
manusia terhadap teks wahyu, bukan sekadar kumpulan hukum jadi yang bersifat

final.

Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama berisi nilai-nilai moral universal
dan tujuan-tujuan kemaslahatan, bukan hanya aturan normatif literal. Untuk
menggali nilai-nilai tersebut, diperlukan pendekatan hermeneutik kontekstual yaitu
memahami teks dalam konteks historis turunnya (asbab al-nuzil), konteks sosial
masyarakat saat itu, serta konteks realitas kontemporer tempat hukum diterapkan.

Firman Allah SWT:

8 Wilhelm Dilthey, Introduction to the Human Sciences (Princeton: Princeton
University Press, 1989), hlm. 5-6.
151



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

> & A~ p A ~ —_ P P A % _ _ 4/)‘ A S 1/
Bas U5 e e J3230 53865 00 e eligd sl Lacs Tl Silas AUS;
P 74 P &£ ) - _ - - - 4 T -
TN iR Slas byt e i 2 o) 1 e i U Tle 28 gl 4

g < 4 1 g lsi)// - ))'\‘////% “///!'1
Ore 3 Oyl LB AN GLS) e A 58 s AN 38 Gl
Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar
kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi
saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu)
kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang
mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu
sangat berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan

menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha
Penyayang kepada manusia. (QS. Al-Baqarah [2]: 143)

Ayat ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki sifat wasathiyah
(keseimbangan) tidak ekstrem ke kanan maupun kiri yang hanya dapat terwujud

bila teks ditafsirkan secara kontekstual, bukan secara literal semata.
Magqasid al-Syari‘ah sebagai Paradigma Epistemologis Baru

Paradigma magqasid menempatkan tujuan hukum (hifz al-din, al-nafs, al-‘aql,
al-nasl, al-mal) sebagai dasar metodologi. Jasser Auda mengembangkan pendekatan
'systemic approach to maqasid', di mana hukum dipahami secara dinamis dan
multidimensi. Maqasid al-Syari’ah sebagai Paradigma Epistemologis Baru”,
mencakup latar belakang, konsep epistemologi, pergeseran paradigma, dan

implikasinya dalam ilmu keislaman dan sosial kontemporer.?

Magqasid al-Syari’ah sebagai Paradigma Epistemologis Baru, mencakup latar
belakang, konsep epistemologi, pergeseran paradigma, dan implikasinya dalam ilmu

keislaman dan sosial kontemporer.

1. Krisis Epistemologis dan Kebutuhan Paradigma Baru
Dunia Islam sejak era modern mengalami krisis epistemologis yaitu krisis
cara berpikir dan cara memperoleh pengetahuan. Dominasi epistemologi
Barat (positivistik, sekular, empiris-materialistik) menyebabkan banyak ilmu-
ilmu Islam terfragmentasi, kehilangan nilai-nilai spiritual dan etisnya.

Akibatnya, hukum Islam (figh) sering dipahami secara tekstual, legalistik,

9 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach
(London: IIIT, 2008), him. 25.

152



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

dan statis, sementara aspek filosofis dan tujuan etiknya (maqasid)

terpinggirkan. Dalam konteks ini, Maqasid al-Syari’ah muncul bukan sekadar

sebagai teori hukum, tetapi sebagai paradigma epistemologis baru yaitu

kerangka berpikir menyeluruh untuk membangun kembali pengetahuan

Islam yang berorientasi pada nilai-nilai ilahiyah, kemaslahatan manusia, dan

keadilan universal.

2. Makna dan Evolusi Maqasid al-Syari’ah

a.

Definisi Dasar

Secara etimologis, maqasid berarti “tujuan” atau “arah”, sedangkan al-

syari’ah berarti “jalan menuju sumber air” simbol jalan menuju

kehidupan dan keselamatan. Maka, Maqasid al-Syari‘ah berarti tujuan-

tujuan pokok dari hukum Islam, yaitu nilai-nilai universal yang ingin

dicapai oleh syariat.

Evolusi Historis

1) Imam al-Juwayni (w. 478 H) merintis ide kemaslahatan dalam hukum.

2) Imam al-Ghazali (w. 505 H) membagi maqasid menjadi darariyyat
(primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyyat (tersier).

3) Al-Syatibi (w. 790 H) menyusun sistem epistemologis maqasid dalam
al-Muwafagat, menjadikannya kerangka metodologis hukum Islam.

4) Pemikir kontemporer seperti Tahir ibn ‘Asyar Yasuf al-Qaradawi,
Jasser Auda, dan Abdullah bin Bayyah memperluas maqasid menjadi

kerangka filsafat hukum, teori sosial, dan epistemologi ilmu Islam.

3. Magasid sebagai Paradigma Epistemologis

Paradigma epistemologis adalah kerangka dasar dalam memahami

realitas, kebenaran, dan cara memperoleh pengetahuan. Ia mencakup:

a.
b.

C.

Ontologi: apa realitas itu?

Epistemologi: bagaimana kita mengetahui realitas itu?

Aksiologi: untuk apa pengetahuan itu?

Posisi Maqasid dalam Epistemologi Islam menawarkan epistemologi

nilai-berbasis wahyu yaitu pengetahuan yang;:

a.

Berpusat pada Tuhan (theocentric) Semua pengetahuan berakar pada
kehendak dan kebijaksanaan Ilahi.
Berorientasi pada kemaslahatan manusia (anthropocentric) Kebenaran

bukan hanya logis, tapi juga harus membawa manfaat moral dan sosial.

153



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

c. Integratif dan holistic Menggabungkan wahyu, akal, dan realitas empiris

tanpa dikotomi sakral-profane.

Paradigma Kritis dan Transformasi Sosial

Paradigma filsafat ilmu kritis mendorong hukum Islam untuk mengoreksi
ketimpangan sosial dan struktural. Hal ini sejalan dengan QS. An-Nisa’ [4]: 135, 'Hai
orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak keadilan, menjadi saksi karena
Allah." Dengan demikian, hukum Islam bukan hanya sistem hukum, tetapi juga

instrumen pembebasan dan transformasi sosial.?

KESIMPULAN

Paradigma filsafat ilmu memberikan sumbangan besar terhadap
pengembangan hukum Islam kontemporer. Pergeseran dari paradigma positivistik
ke paradigma interpretatif dan kritis memungkinkan lahirnya pendekatan integratif-
magqasidi yang lebih adaptif terhadap dinamika zaman. Dengan demikian, hukum
Islam tidak hanya dipahami sebagai kumpulan norma tetap, melainkan sebagai
sistem pengetahuan dinamis yang terus berinteraksi dengan konteks sosial dan nilai
kemanusiaan universal. Paradigma interpretatif ini kemudian diadopsi dalam ilmu-
ilmu sosial, teologi, dan hukum, termasuk dalam studi hukum Islam Di sinilah
hermeneutika menjadi jembatan antara teks wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan
realitas sosial yang terus berubah. Dalam konteks hukum Islam, paradigma
interpretatif muncul sebagai jawaban terhadap stagnasi figh klasik yang cenderung
tekstual dan legalistik. Hukum Islam dalam paradigma ini dipandang sebagai
produk interpretasi manusia terhadap teks wahyu, bukan sekadar kumpulan hukum

jadi yang bersifat final.

Daftar Pustaka
Abdullahi Ahmed an-Na‘im. Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties,
Human Rights, and International Law. Syracuse: Syracuse University
Press, 1990.
Al-Jabiri, M. Abid. Bunyah al-"Aql al-"Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah
al-"Arabiyyah, 1990.

10 Esack, FaridQur'an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of
Interreligious Solidarity Against Oppression. (Oxford: Oneworld. 1997),hal 34.
154



Paradigma Filsafat IImu Achmad Hasan Alfarisi
Volume 1 No. 2, November 2025 ISSN: 0000000000

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. London: International Institute of Islamic Thought (IIIT),
2008.

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of
Chicago Press, 1970.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. Chicago: University of Chicago Press, 1982.

Syatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2004.

Abu Zayd, Nasr Hamid. (2004). Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic
Hermeneutics. Amsterdam: Humanistics University Press.

Arkoun, Mohammed. (1994). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon
Answers. Boulder: Westview Press.

Azra, Azyumardi. (2002). Paradigma Baru Pendidikan Nasional dalam Era
Globalisasi. Jakarta: Logos Wacana IImu.

Esack, Farid. (1997). Qur’an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of
Interreligious Solidarity Against Oppression. Oxford: Oneworld.

Kelsen, Hans. (1967). Pure Theory of Law. Berkeley: University of California
Press.

Mudzhar, M. Atho. (1998). Figh dan Perubahan Sosial: Perspektif Historis dan
Metodologis. Yogyakarta: Titian Ilahi Press.

Rahardjo, Satjipto. (2006). Hukum Progresif: Sebuah Sintesa Hukum Indonesia.
Yogyakarta: Genta Publishing.

Shahrur, Muhammad. (2009). Al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu'ashirah. Beirut:
al-Ahali li al-Tiba’ah wa al-Nashr.

155



