
 

143 
 

 

Paradigma Filsafat Ilmu Dalam Pengembangan Hukum Islam Kontemporer 

Achmad Hasan Alfarisi 
(Institut Darul ulum banyuanyar, email: ahmadalfarisi136@gamil.com ) 

 Khoirul Anam 
(Institut Agama Islam Miftahul ulum email: khoiruqudsi12@gmail.com) 

 
 
 

Submitted: November  Reviewed: Oktober  Accepted: November 

 

Article Info Abstract 

Kata Kunci: 
Filsafat ilmu,hukum 

Islam,maqāṣid al-

syarī‘ah,paradigma, 

epistemologi. 

This article discusses the paradigm of the philosophy 
of science in the development of contemporary 
Islamic law. The shift in the scientific paradigm 
from positivist to interpretive and critical has had a 
significant impact on the methodology of ijtihad and 
the development of Islamic law. Islamic law is no 
longer understood merely as a static normative 
system, but rather as a dynamic system that 
accommodates humanitarian values, social justice, 
and the changing times. The maqāṣid al-shari'ah 
approach provides a new epistemological framework 
that integrates revelation, reason, and social reality. 
Using a descriptive-analytical approach, this paper 
concludes that the paradigm of the philosophy of 
science provides a methodological foundation for the 
reformulation of Islamic law so that it remains 
relevant to the demands of modern society without 
losing its transcendent values. 

Abstrak 
Artikel ini membahas paradigma filsafat ilmu 
dalam pengembangan hukum Islam 
kontemporer. Pergeseran paradigma ilmu dari 
positivistik menuju interpretatif dan kritis 
berdampak signifikan terhadap metodologi 
ijtihad dan pengembangan hukum Islam. 
Hukum Islam tidak lagi dipahami sekadar 
sebagai sistem normatif yang statis, melainkan 
sebagai sistem dinamis yang menampung nilai-
nilai kemanusiaan, keadilan sosial, dan 
perubahan zaman. Pendekatan maqāṣid al-
syarī‘ah menjadi kerangka epistemologis baru 
yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan 
realitas sosial. Dengan menggunakan 
pendekatan deskriptif-analitis, tulisan ini 
menyimpulkan bahwa paradigma filsafat ilmu 
memberikan landasan metodologis bagi 

 
DOI: 
 

 

Volume: 1 No. 2, November 2025 
Sekolah Tinggi Imu Syariah As Salafiyah Sumber Duko 
Pamekasan 
e-ISSN: 000000000 
https://jurnal.stisapamekasan.ac.id/index.php/HUKAGI 

 

mailto:ahmadalfarisi136@gamil.com
mailto:khoiruqudsi12@gmail.com


 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

144 
 

reformulasi hukum Islam agar tetap relevan 
dengan tuntutan masyarakat modern tanpa 
kehilangan nilai-nilai transendennya. 

 
PENDAHULUAN 

Filsafat ilmu merupakan refleksi mendalam tentang hakikat, struktur, dan 

metodologi ilmu pengetahuan. Dalam konteks hukum Islam, filsafat ilmu berperan 

penting untuk meninjau kembali dasar-dasar epistemologis, ontologis, dan 

aksiologis dari sistem hukum yang bersumber pada wahyu tetapi berkembang 

melalui ijtihad manusia. Seiring perubahan sosial dan kemajuan ilmu pengetahuan, 

hukum Islam menghadapi tantangan baru seperti globalisasi, hak asasi manusia, 

demokrasi, pluralitas, hingga teknologi modern. 1 

Karena itu, pengembangan hukum Islam menuntut pembaruan paradigma 

berpikir agar tetap responsif terhadap realitas kontemporer tanpa kehilangan 

landasan ilahinya. Allah berfirman  

 
َ
ذِى اخْتَل

ََّ
هُمُ ال

َ
نَ ل ا لِتُبَيَِّ

ََّ
كِتٰبَ اِل

ْ
يْكَ ال

َ
نَا عَل

ْ
نْزَل
َ
ؤْمِنُوْنَ وَمَآ ا قَوْمٍ يَُّ

َّ
رَحْمَةً لِ  فُوْا فِيْهِِۙ وَهُدًى وََّ

 Dan Kami tidak menurunkan kepadamu Al-Kitab (Al-Qur’an) ini, melainkan agar 

kamu dapat menjelaskan kepada mereka apa yang mereka perselisihkan, dan menjadi petunjuk 

serta rahmat bagi kaum yang beriman.'(QS. An-Naḥl [16]: 64): 

Ayat ini menegaskan bahwa wahyu bersifat dinamis dan solutif, menjadi 

dasar pengembangan hukum sesuai kebutuhan manusia di setiap masa. 

Perkembangan hukum Islam tidak pernah terlepas dari dinamika sosial dan 

perubahan paradigma ilmu. Sepanjang sejarah, hukum Islam (fiqh) telah mengalami 

berbagai fase pembentukan: mulai dari periode sahabat dan tabi‘in yang bersifat 

empirik dan adaptif, hingga masa kodifikasi mazhab-mazhab fiqh yang cenderung 

sistematis dan tekstual. Namun, sejak abad modern, umat Islam menghadapi realitas 

sosial yang sangat kompleks: modernisasi, globalisasi, demokrasi, pluralitas agama, 

hak asasi manusia, hingga perkembangan teknologi informasi dan bioteknologi. 

Kondisi ini menuntut  rekonstruksi metodologis  dalam pengembangan hukum 

Islam agar mampu memberikan jawaban yang kontekstual, adil, dan solutif. 

                                                           
1 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of 

Chicago Press, 1970), hlm. 10–12. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

145 
 

Pada titik inilah, paradigma filsafat ilmu menjadi sangat penting. Paradigma 

dalam arti Kuhnian adalah kerangka berpikir yang mengarahkan cara pandang 

terhadap realitas dan menentukan metode pencapaian pengetahuan. Dalam bidang 

hukum Islam, paradigma filsafat ilmu menjadi dasar untuk menentukan bagaimana 

teks wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dipahami, bagaimana akal digunakan, dan 

bagaimana realitas sosial direspons. Tanpa landasan paradigma yang kuat, hukum 

Islam berisiko terjebak dalam dua ekstrem: pertama, tekstualisme kaku yang 

menolak perubahan sosial; kedua, liberalisme tanpa batas yang melepas diri dari 

otoritas wahyu. Secara historis, dominasi paradigma positivistik dalam ilmu hukum 

modern yang menekankan kepastian, formalisme, dan logika deduktif turut 

mempengaruhi cara sebagian umat Islam memahami fiqh. Pendekatan ini melihat 

hukum Islam semata-mata sebagai sistem normatif yang lengkap dan tidak 

memerlukan penyesuaian. Pandangan ini menghasilkan stagnasi pemikiran hukum 

dan menjauhkan Islam dari dinamika kehidupan modern.  

Dalam tradisi pemikiran Islam sendiri, terdapat akar-akar epistemologis yang 

selaras dengan konsep paradigma dalam filsafat ilmu modern. Aliran Uṣūl al-Fiqh, 

misalnya, telah membangun dasar-dasar metodologis bagi penggalian hukum yang 

bersifat ilmiah dan sistematik. Para ulama klasik seperti Imam al-Syafi‘i, al-Ghazali, 

dan al-Syatibi telah menegaskan pentingnya peran akal dan maqāṣid (tujuan hukum) 

dalam memahami nash. Namun, upaya mereka sering terhenti karena keterbatasan 

konteks sosial saat itu.2 

Dalam era modern, pemikir seperti Fazlur Rahman dengan teori “gerakan 

ganda” (double movement), Jasser Auda dengan systems approach to maqasid, dan 

Abdullahi an-Na‘im dengan gagasan “Islamic reformulation of human rights” 

menunjukkan bahwa paradigma hukum Islam harus dibangun atas dasar 

epistemologi terbuka  yaitu sistem pengetahuan yang mendialogkan wahyu, akal, 

dan realitas sosial secara seimbang. Dengan kata lain, pengembangan hukum Islam 

kontemporer tidak bisa dilepaskan dari pergeseran paradigma filsafat ilmu: dari 

paradigma positivistik yang menekankan kepastian dan formalitas, menuju 

paradigma interpretatif yang menekankan pemahaman makna dan konteks, hingga 

paradigma kritis yang berorientasi pada keadilan sosial dan pembebasan manusia. 

                                                           
2 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 

(Chicago: University of Chicago Press, 1982), hlm. 6–7. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

146 
 

Ketiga paradigma tersebut membentuk spektrum pemikiran yang memberikan 

landasan metodologis bagi hukum Islam untuk terus berkembang. Paradigma 

positivistik memiliki kontribusi dalam menjaga kepastian hukum dan sistematisasi 

fiqh, namun kelemahannya terletak pada ketidakmampuannya menyesuaikan diri 

dengan dinamika sosial. Paradigma interpretatif (hermeneutik) membawa hukum 

Islam pada pendekatan maqāṣid dan ijtihad kontekstual yang lebih terbuka terhadap 

perubahan, sedangkan paradigma kritis berupaya menjadikan hukum Islam sebagai 

instrumen emansipasi dan keadilan sosial, sesuai dengan spirit Al-Qur’an. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library 

research yang memanfaatkan bahan-bahan kepustakaan sebagai sumber data. Metode 

pengumpulan data dilakukan dengan mengumpulkan sumber primer diambil dari al-

Qur’an, dan sumber sekunder diambil dari beberapa artikel ilmiah yang telah 

diterbitkan di jurnal-jurnal yang membahas tentang etika komunikasi, Dalam konteks 

hukum Islam kontemporer, penelitian tidak lagi cukup hanya menggunakan 

pendekatan normatif-deduktif yang bertumpu pada teks dan dalil hukum semata. 

Dibutuhkan pendekatan epistemologis dan filosofis yang mampu menjelaskan 

bagaimana hukum Islam dipahami, dikembangkan, dan diimplementasikan dalam 

konteks sosial modern. 

PEMBAHASAN 

 Paradigma Filsafat Ilmu 

1.   Hakikat Paradigma dalam Filsafat Ilmu 

Thomas S. Kuhn memperkenalkan istilah 'paradigma' sebagai kerangka 

berpikir ilmiah yang mengarahkan cara pandang terhadap realitas dan 

metode pemecahan masalah ilmiah. Dalam konteks hukum Islam, paradigma 

filsafat ilmu membantu menentukan bagaimana hukum dipahami, dikaji, dan 

diterapkan. Paradigma berfungsi sebagai kerangka acuan (framework) dalam 

memahami realitas, menentukan metode ilmiah, dan menilai kebenaran 

pengetahuan. Pergeseran paradigma (paradigm shift) terjadi ketika teori 

lama tidak lagi mampu menjelaskan fenomena baru, sehingga ilmu 

pengetahuan mengalami revolusi. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

147 
 

Dalam konteks hukum Islam, paradigma berperan sebagai kerangka 

epistemologis yang mengarahkan cara berpikir dalam memahami nash (teks 

wahyu), realitas sosial, dan tujuan hukum. Paradigma menentukan:  

Bagaimana hukum Islam ditafsirkan (tekstual atau kontekstual),Bagaimana 

ijtihad dilakukan (normatif atau rasional), Dan bagaimana hukum 

berinteraksi dengan masyarakat modern. 

2. Paradigma dalam Pandangan Filsuf Ilmu Modern 

a. Karl R. Popper: Falsifikasi dan Rasionalitas Kritis 

Popper menolak empirisme-positivistik yang mengandalkan verifikasi. 

Ia menggantinya dengan prinsip  falsifikasi, yaitu teori dianggap ilmiah 

jika bisa diuji dan berpotensi disalahkan (refutable). Dalam konteks 

hukum Islam, prinsip Popper ini relevan dengan konsep ijtihad terbuka  

bahwa penafsiran hukum selalu terbuka untuk dikritik dan diperbarui 

sesuai konteks zaman. 

b. Imre Lakatos: Program Penelitian Ilmiah 

Lakatos menambahkan bahwa ilmu berkembang melalui  program 

riset” yang memiliki inti teori (hard core) dan lingkar pelindung 

(protective belt) dari hipotesis yang bisa berubah. Dalam hukum Islam, 

konsep ini mirip dengan gagasan bahwa syariat (wahyu) adalah inti 

yang tetap, sementara fiqh (pemahaman manusia) adalah wilayah 

dinamis yang bisa berubah sesuai realitas.3 

c. Jürgen Habermas: Paradigma Kritis dan Emansipasi 

Habermas memperkenalkan ilmu sebagai praksis emansipatoris”, yaitu 

ilmu yang tidak hanya menjelaskan dunia, tetapi juga  membebaskan 

manusia dari dominasi dan ketidakadilan. Paradigma ini sangat relevan 

dengan hukum Islam, karena Islam sejak awal membawa misi  keadilan 

(‘adl) dan pembebasan (tahrīr). Maka, hukum Islam yang terikat 

paradigma kritis tidak sekadar menegakkan aturan, tetapi juga 

memperjuangkan keadilan sosial. 

d. Muhammad Abid al-Jabiri: Epistemologi Islam  

Dalam konteks Islam, al-Jabiri (filsuf Maroko) menyusun tipologi 

epistemologi Islam yang terdiri dari: 

                                                           
3 Abdullahi Ahmed an-Na‘im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human 

Rights, and International Law (Syracuse: Syracuse University Press, 1990), hlm. 42–44. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

148 
 

1) Bayānī– berbasis teks dan otoritas wahyu (nash). 

2) Burhānī berbasis rasionalitas dan logika filsafat. 

3) Irfānī berbasis intuisi dan spiritualitas batin. 

Paradigma filsafat ilmu yang ideal bagi hukum Islam kontemporer 

menurut al-Jabiri adalah paradigma integratif, yang menggabungkan 

ketiganya secara seimbang   tidak tekstual murni, tidak rasional sekuler, 

dan tidak mistik ekstrem. 

3. Klasifikasi Paradigma Ilmu dan Relevansinya terhadap Hukum Islam 

Berdasarkan sejarah perkembangan filsafat ilmu, para ilmuwan membagi 

paradigma menjadi tiga arus besar yang berpengaruh terhadap 

pengembangan ilmu hukum Islam: 

Paradigma Karakter Ilmiah                                Konsekuensi terhadap 
Hukum Islam      
      

Positivistik Empiris, deduktif, 
menuntut kepastian 
hukum    

Munculnya fiqh tekstual-
formalistik; fokus pada 
nash dan qiyas 
 

Interpretatif 
(Hermeneutik 

Kontekstual, 
menekankan makna dan 
tujuan       

Munculnya maqāṣid al-
syarī‘ah, fiqh sosial, dan 
ijtihad kontekstual 
 

Kritis 
(Emansipatoris) 

Reflektif, etis, 
membebaskan dari 
ketimpangan 

Munculnya fiqh 
progresif, Islam 
humanis, dan 
pembaruan hukum 
sosial 
 

 

 

4. Pergeseran Paradigma dalam Studi Hukum Islam 

Perjalanan pemikiran hukum Islam menunjukkan adanya  shifting 

paradigm dari pendekatan fiqh klasik menuju pendekatan yang lebih ilmiah 

dan kontekstual. 

a. Paradigma Klasik (Bayānī-Positivistik) 

 

1) Fokus pada teks, hukum sebagai norma tetap. 

2) Dominan dalam karya fuqahā’ abad pertengahan (Imam Syafi‘i, Malik, 

Hanbali, dll). 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

149 
 

3) Lemah dalam menjawab problem modernitas (HAM, gender, sains, 

pluralisme). 

 

b. Paradigma Modern (Burhānī-Interpretatif) 

 

1) Dipelopori oleh Fazlur Rahman, Yusuf al-Qaradawi, dan Jasser Auda. 

2) Mendasarkan hukum pada maqasid (tujuan moral dan sosial). 

3) Menyelaraskan hukum dengan realitas empiris masyarakat.4 

 

c. Paradigma Kontemporer (Kritis-Integratif) 

 

Dikembangkan oleh tokoh-tokoh Islam progresif seperti Abdullahi an-

Na‘im dan Amina Wadud. Hukum Islam dilihat sebagai sistem  

emansipatoris dan partisipatif. Menekankan keadilan substantif dan hak-

hak universal. 

Epistemologi hukum Islam klasik berlandaskan pada teks (bayānī) 

dan rasio analogi (qiyās). Namun, paradigma filsafat ilmu mendorong 

integrasi metode bayānī, burhānī (rasional-empiris), dan ‘irfānī (intuisi 

dan nilai spiritual). Pendekatan integratif ini memungkinkan hukum Islam 

lebih terbuka terhadap sains, ilmu sosial, dan dinamika masyarakat global. 

Paradigma Positivistik 

Paradigma ini menekankan rasionalitas, objektivitas, dan hukum sebab-

akibat. Dalam konteks hukum Islam, pendekatan ini tampak dalam fiqh klasik yang 

bersifat tekstual-normatif. Namun, pendekatan ini sering mengabaikan konteks 

sosial dan dinamika nilai-nilai kemanusiaan. Allah berfirman  

مْ 
ُ
رِيْك نْ يَُّ

َ
ٖۤ ا يٰتِه 

ٰ
بَرْقَ ٱوَمِنْ ا

ْ
  وَطَمَعًا اخَوْفً  ل

ُ
ل ِ
مَآءِ ٱ مِنَ  وَيُنَزَّ رْضَ ٱ بِهِ  فَيُحْيِىْ  مَآءً  لسََّ

َ
أ
ْ
 ذٰلِكَ  فِى إِنََّ  ۗ مَوْتِهَا بَعْدَ  ل

ونَ 
ُ
قَوْمٍ يَعْقِل

َّ
يٰتٍ لِ

َ
أ
َ
  ل

Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya, Dia memperlihatkan kilat kepadamu 

untuk (menimbulkan) ketakutan dan harapan, dan Dia menurunkan air (hujan) dari langit, 

lalu dengan air itu dihidupkannya bumi setelah mati (kering). Sungguh, pada yang demikian 

itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi kaum yang mengerti.  (QS. Ar-Rūm [30]: 24). 

                                                           
4 M. Abid al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-

‘Arabiyyah, 1990), hlm. 67. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

150 
 

Paradigma positivistic berakar dari tradisi filsafat Barat modern yang 

berkembang sejak abad ke-19. Istilah positivisme pertama kali dipopulerkan oleh  

Auguste Comte (1798–1857), seorang filsuf Prancis yang dikenal sebagai “Bapak 

Sosiologi”. Comte berpendapat bahwa ilmu pengetahuan sejati adalah pengetahuan 

yang berdasarkan fakta empiris, dapat diverifikasi secara logis, dan bebas dari nilai-

nilai subjektif atau metafisis.5 

Dalam kerangka ini, ilmu dianggap sahih apabila berlandaskan pada 

observasi, eksperimen, dan pengukuran. Segala bentuk pengetahuan yang tidak 

dapat diuji secara empiris dianggap tidak ilmiah. mengembangkan Hukum Tiga 

Tahap (Law of Three Stages) yang menggambarkan perkembangan pemikiran 

manusia: 

1. Tahap teologis, ketika manusia menjelaskan dunia melalui kepercayaan pada 

kekuatan adikodrati; 

2. Tahap metafisis, ketika penjelasan dilakukan dengan konsep-konsep abstrak; 

dan 

3. Tahap positif (ilmiah), ketika manusia mulai menjelaskan fenomena dengan 

hukum-hukum alam yang terukur dan rasional.6 

Dengan demikian, paradigma positivistik menegaskan bahwa ilmu harus 

bersifat objektif, bebas nilai, dan berbasis data empiris. Dalam perkembangan 

selanjutnya, pemikiran ini diadopsi oleh aliran Neo-Positivisme atau Positivisme 

Logis, terutama oleh Lingkaran Wina (Vienna Circle), yang menegaskan bahwa 

kebenaran ilmiah hanya dapat diperoleh melalui analisis logika bahasa dan 

verifikasi empiris.7 

Paradigma Interpretatif (Hermeneutik-Kontekstual). 

Paradigma interpretative  lahir sebagai reaksi terhadap positivisme yang 

terlalu menekankan objektivitas, netralitas, dan verifikasi empiris. Dalam pandangan 

para filsuf sosial seperti Wilhelm Dilthey (1833–1911) dan Max Weber (1864–1920), 

realitas sosial tidak dapat dipahami dengan cara yang sama seperti memahami gejala 

                                                           
5 Auguste Comte, The Positive Philosophy of Auguste Comte, terj. Harriet Martineau 

(New York: Calvin Blanchard, 1858), hlm. 3–5. 
6 Ibid., hlm. 10–12. 
7 A. J. Ayer, Language, Truth and Logic (London: Penguin Books, 1936), hlm. 8–9. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

151 
 

alam, karena realitas sosial terbentuk oleh makna, niat, dan kesadaran manusia.8 

Dilthey membedakan antara dua jenis ilmu: Naturwis senschaften (ilmu alam) yang 

menjelaskan (erklären) fenomena melalui sebab-akibat, dan Geisteswissenschaften 

(ilmu kemanusiaan) yang memahami (verstehen) makna di balik tindakan manusia. 

Pandangan ini kemudian menjadi dasar dari paradigma interpretatif, yang 

berfokus pada pemahaman makna dan konteks di balik teks, simbol, atau perilaku 

sosial. Filsafat interpretatif berkembang pesat melalui hermeneutika, terutama 

melalui pemikiran Hans-Georg Gadamer dalam karyanya Truth and Method (1960). 

Gadamer menegaskan bahwa memahami teks bukan hanya soal menafsirkan kata, 

tetapi juga memasuki “lingkaran hermeneutik”, yakni proses dialog antara penafsir 

(subjek) dan teks (objek) yang selalu dipengaruhi oleh konteks sejarah dan 

prapemahaman (pre-understanding). 

Paradigma interpretatif ini kemudian diadopsi dalam ilmu-ilmu sosial, 

teologi, dan hukum, termasuk dalam studi hukum Islam Di sinilah hermeneutika 

menjadi jembatan antara teks wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan realitas sosial 

yang terus berubah. Dalam konteks hukum Islam, paradigma interpretatif muncul 

sebagai jawaban terhadap stagnasi fiqh klasik yang cenderung tekstual dan 

legalistik. Hukum Islam dalam paradigma ini dipandang sebagai produk interpretasi 

manusia terhadap teks wahyu, bukan sekadar kumpulan hukum jadi yang bersifat 

final. 

Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama berisi nilai-nilai moral universal 

dan tujuan-tujuan kemaslahatan, bukan hanya aturan normatif literal. Untuk 

menggali nilai-nilai tersebut, diperlukan pendekatan hermeneutik kontekstual yaitu 

memahami teks dalam konteks historis turunnya (asbāb al-nuzūl), konteks sosial 

masyarakat saat itu, serta konteks realitas kontemporer tempat hukum diterapkan. 

Firman Allah SWT: 

                                                           
8 Wilhelm Dilthey, Introduction to the Human Sciences (Princeton: Princeton 

University Press, 1989), hlm. 5–6. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

152 
 

ذٰلِكَ 
َ
مْ  وكَ

ُ
نٰك

ْ
ةً  جَعَل مَّ

ُ
سَطًا ا وْنُوْا وَّ

ُ
تَك ِ

َّ
ى شُهَدَاٖۤءَ  ل

َ
وْنَ  النَّاسِ  عَل

ُ
  وَيَك

ُ
سُوْل مْ  الرَّ

ُ
يْك

َ
نَا وَمَا شَهِيْدًاۗ  عَل

ْ
 جَعَل

ةَ 
َ
قِبْل

ْ
تِيْ  ال

َّ
نْتَ  ال

ُ
يْهَآ ك

َ
ا عَل

َّ
مَ  اِل

َ
بِعُ  مَنْ  لِنَعْل تَّ   يَّ

َ
سُوْل نْ  الرَّ نْقَلِبُ  مَِِّ ى يَّ

ٰ
انَتْ  وَاِنْ  عَقِبَيْهِۗ  عَل

َ
بِيْرَةً  ك

َ
ك
َ
ا ل

َّ
ى اِل

َ
 عَل

ذِينَْ 
َّ
انَ  وَمَا الٰلُّۗ هَدَى ال

َ
مْۗ  لِيُضِيْعَ  الٰلُّ  ك

ُ
رَءُوْف   بِالنَّاسِ  الٰلَّ  اِنَّ  اِيْمَانكَ

َ
حِيْم   ل  ۝١٤٣ رَّ

Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar 
kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi 
saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) 
kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang 
mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu 
sangat berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan 
menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha 

Penyayang kepada manusia. (QS. Al-Baqarah [2]: 143) 

Ayat ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki sifat wasathiyah 

(keseimbangan) tidak ekstrem ke kanan maupun kiri yang hanya dapat terwujud 

bila teks ditafsirkan secara kontekstual, bukan secara literal semata. 

Maqāṣid al-Syarī‘ah sebagai Paradigma Epistemologis Baru 

Paradigma maqāṣid menempatkan tujuan hukum (hifẓ al-dīn, al-nafs, al-‘aql, 

al-nasl, al-māl) sebagai dasar metodologi. Jasser Auda mengembangkan pendekatan 

'systemic approach to maqasid', di mana hukum dipahami secara dinamis dan 

multidimensi. Maqāṣid al-Syarī‘ah sebagai Paradigma Epistemologis Baru”, 

mencakup latar belakang, konsep epistemologi, pergeseran paradigma, dan 

implikasinya dalam ilmu keislaman dan sosial kontemporer.9 

Maqāṣid al-Syarī‘ah sebagai Paradigma Epistemologis Baru, mencakup latar 

belakang, konsep epistemologi, pergeseran paradigma, dan implikasinya dalam ilmu 

keislaman dan sosial kontemporer. 

1. Krisis Epistemologis dan Kebutuhan Paradigma Baru 

Dunia Islam sejak era modern mengalami  krisis epistemologis  yaitu krisis 

cara berpikir dan cara memperoleh pengetahuan. Dominasi epistemologi 

Barat (positivistik, sekular, empiris-materialistik) menyebabkan banyak ilmu-

ilmu Islam terfragmentasi, kehilangan nilai-nilai spiritual dan etisnya. 

Akibatnya, hukum Islam (fiqh) sering dipahami secara tekstual, legalistik, 

                                                           
9 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: IIIT, 2008), hlm. 25. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

153 
 

dan statis, sementara aspek filosofis dan tujuan etiknya (maqāṣid) 

terpinggirkan. Dalam konteks ini, Maqāṣid al-Syarī‘ah muncul bukan sekadar 

sebagai teori hukum, tetapi sebagai  paradigma epistemologis baru yaitu 

kerangka berpikir menyeluruh untuk membangun kembali pengetahuan 

Islam yang berorientasi pada nilai-nilai ilahiyah, kemaslahatan manusia, dan 

keadilan universal. 

2. Makna dan Evolusi Maqāṣid al-Syarī‘ah 

a. Definisi Dasar 

Secara etimologis,  maqāṣid berarti “tujuan” atau “arah”, sedangkan al-

syarī‘ah berarti “jalan menuju sumber air”  simbol jalan menuju 

kehidupan dan keselamatan. Maka, Maqāṣid al-Syarī‘ah berarti tujuan-

tujuan pokok dari hukum Islam, yaitu nilai-nilai universal yang ingin 

dicapai oleh syariat. 

b. Evolusi Historis 

1) Imam al-Juwaynī (w. 478 H) merintis ide kemaslahatan dalam hukum. 

2) Imam al-Ghazālī (w. 505 H) membagi maqāṣid menjadi  darūriyyāt 

(primer), ḥājiyyāt (sekunder), dan taḥsīniyyāt  (tersier). 

3) Al-Syāṭibī (w. 790 H) menyusun sistem epistemologis maqāṣid dalam 

al-Muwāfaqāt, menjadikannya kerangka metodologis hukum Islam. 

4) Pemikir kontemporer seperti Ṭāhir ibn ‘Āsyūr Yūsuf al-Qaraḍāwī, 

Jasser Auda, dan  Abdullah bin Bayyah memperluas maqāṣid menjadi 

kerangka filsafat hukum, teori sosial, dan epistemologi ilmu Islam. 

3. Maqāṣid sebagai Paradigma Epistemologis 

Paradigma epistemologis adalah kerangka dasar dalam memahami 

realitas, kebenaran, dan cara memperoleh pengetahuan. Ia mencakup: 

a. Ontologi: apa realitas itu? 

b. Epistemologi: bagaimana kita mengetahui realitas itu? 

c. Aksiologi: untuk apa pengetahuan itu? 

Posisi Maqāṣid dalam Epistemologi Islam menawarkan epistemologi 

nilai-berbasis wahyu yaitu pengetahuan yang: 

a. Berpusat pada Tuhan (theocentric) Semua pengetahuan berakar pada 

kehendak dan kebijaksanaan Ilahi. 

b. Berorientasi pada kemaslahatan manusia (anthropocentric)  Kebenaran 

bukan hanya logis, tapi juga harus membawa manfaat moral dan sosial. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

154 
 

c. Integratif dan holistic Menggabungkan wahyu, akal, dan realitas empiris 

tanpa dikotomi sakral-profane. 

Paradigma Kritis dan Transformasi Sosial 

Paradigma filsafat ilmu kritis mendorong hukum Islam untuk mengoreksi 

ketimpangan sosial dan struktural. Hal ini sejalan dengan QS. An-Nisā’ [4]: 135, 'Hai 

orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak keadilan, menjadi saksi karena 

Allah.' Dengan demikian, hukum Islam bukan hanya sistem hukum, tetapi juga 

instrumen pembebasan dan transformasi sosial.10 

KESIMPULAN 

Paradigma filsafat ilmu memberikan sumbangan besar terhadap 

pengembangan hukum Islam kontemporer. Pergeseran dari paradigma positivistik 

ke paradigma interpretatif dan kritis memungkinkan lahirnya pendekatan integratif-

maqāṣidī yang lebih adaptif terhadap dinamika zaman. Dengan demikian, hukum 

Islam tidak hanya dipahami sebagai kumpulan norma tetap, melainkan sebagai 

sistem pengetahuan dinamis yang terus berinteraksi dengan konteks sosial dan nilai 

kemanusiaan universal. Paradigma interpretatif ini kemudian diadopsi dalam ilmu-

ilmu sosial, teologi, dan hukum, termasuk dalam studi hukum Islam Di sinilah 

hermeneutika menjadi jembatan antara teks wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan 

realitas sosial yang terus berubah. Dalam konteks hukum Islam, paradigma 

interpretatif muncul sebagai jawaban terhadap stagnasi fiqh klasik yang cenderung 

tekstual dan legalistik. Hukum Islam dalam paradigma ini dipandang sebagai 

produk interpretasi manusia terhadap teks wahyu, bukan sekadar kumpulan hukum 

jadi yang bersifat final. 

Daftar Pustaka 

Abdullahi Ahmed an-Na‘im. Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, 

Human Rights, and International Law. Syracuse: Syracuse University 

Press, 1990. 

Al-Jabiri, M. Abid. Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah 

al-‘Arabiyyah, 1990. 

                                                           
10 Esack, FaridQur’an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of 

Interreligious Solidarity Against Oppression. (Oxford: Oneworld. 1997),hal 34. 



 

Paradigma Filsafat Ilmu 
Volume 1 No. 2, November 2025 

Achmad Hasan Alfarisi 
ISSN: 0000000000 

 

155 
 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 

2008. 

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of 

Chicago Press, 1970. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Syatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2004. 

Abu Zayd, Nasr Hamid. (2004). Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic 

Hermeneutics. Amsterdam: Humanistics University Press. 

Arkoun, Mohammed. (1994). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon 

Answers. Boulder: Westview Press. 

Azra, Azyumardi. (2002). Paradigma Baru Pendidikan Nasional dalam Era 

Globalisasi. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Esack, Farid. (1997). Qur’an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of 

Interreligious Solidarity Against Oppression. Oxford: Oneworld. 

Kelsen, Hans. (1967). Pure Theory of Law. Berkeley: University of California 

Press. 

Mudzhar, M. Atho. (1998). Fiqh dan Perubahan Sosial: Perspektif Historis dan 

Metodologis. Yogyakarta: Titian Ilahi Press. 

Rahardjo, Satjipto. (2006). Hukum Progresif: Sebuah Sintesa Hukum Indonesia. 

Yogyakarta: Genta Publishing. 

Shahrur, Muhammad. (2009). Al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu‘ashirah. Beirut: 

al-Ahali li al-Tiba‘ah wa al-Nashr. 


